Psicologia e Espiritualidade: o
cuidado ético com a dimensao
religiosa do paciente

AMANDAROMA
GABRIEL VARELLA'RIBEIRO DE BARCELOS
LEO HENRIQUEIUAGOA CORREA
RICARDO ANTUNES|DE CAMARGO
TATIANA/AUMEIDA\DEIMACEDO




1 A Importancia da Espiritualidade na CHNICA ........cceeevviieiiiieeiieeiie e 3

1.1 O papel da espiritualidade na satide mental ..............ccooeeiieiiiniiiiiieniieeeeeee 3
1.2 Laicidade no atendimento pSiCOIOZICO ......veevirriiieiiiniiieiieeie ettt 4
1.3 Dilemas entre crengas do terapeuta € do paciente..........cceeevveerveeerieeerieeesree e 4
2 Fundamentos EHiCOS € LeAIS...........o.iveevieeieeeeeeeeeeee e seese s enes s 5
2.1 Resolugao CFP n°® 010/2005 e ética profissional...........ccccoecveeviieniiiinieniiieniienieeiene 5
2.2 Limites entre acolhimento € INterferéncia ..........coevueeviiiiieenieiiienieeeeeeeee e 5
2.3 Posturas éticas em manifestacoes religloSas......cveruiirieeiiierieeriienieeiieeieeieesve e 6
3 A Dimensao Espiritual do Self..........cccooiiiiiiiiiieeee e 8
3.1 Carl Jung € a religiosSidade ........cc.eeeeiiiieiiiieiie et 8
3.2 Viktor Frankl sobre sentido € transcendéncia .............eccueeveeeriieniieniieniienie e 9
3.3 Acolhendo o simbolico religioso Na terapia ........ccceeeeveeruierieeniienieeriiesieesiee e 9
4 Estratégias Clinicas de ACOINIMENTO ........cccvieeiuiieeiiiieciieeeiie e 11
4.1 Escuta empatica e suspensao de julgamento ...........cceeeeeeiierieeiiienieniieeniie e 11
4.2 Perguntas abertas sobre a f€ do paciente ..........cceevieviierieniienieeieeeee e 12
4.3 Manejo de transferéncias religiosas Na terapia.........eccveeeecureeeireeeeiveeesiieeesreeesveeenns 12
5 Diversidade e Sensibilidade Cultural .............ccceeiiieiiiiiiiniiieeeee e 14
5.1 Trabalhando com tradi¢des religiosas diVersas .........ceevveerveerieerieenieeieesie e 14
5.2 Reconhecendo o contexto sociocultural das crengas............ccccoueeeeeiiieeeeeciiee e, 15
5.3 Estratégias de respeito intercultural na pratica...........cccecveeeciieencieeencieeesiee e 15
6 Reflex0es SODIE 0 TerapeULa .......cccuieiiiiiiieiieeieeeie ettt ettt ereeseeeeaeeaee e 17
6.1 Autoavaliagao de valores € VIESES PESSOAIS....uierrrrerrreerreeerrieerieeesreeesereeenereeennes 17
6.2 Exercicio reflexivo sobre reacoes reliZlosas ......c.eeeveeerereeeriieeeriieeeieeerreeevee e 18

6.3 A importancia da supervisdo € analise pessoal..........cccecveriiiriiiniieiiiienieeeeeeen 18



A Importancia da
Espiritualidade na
Clinica

1.1 O papel da espiritualidade na saude mental

A compreensdo contemporanea do bem-estar psicologico tem se ampliado para além dos
sintomas mensuraveis, reconhecendo que elementos como espiritualidade, significado e
pertencimento desempenham papel essencial na forma como individuos enfrentam desafios
existenciais. Relatorios recentes da Organizagdo Mundial da Satde destacam que crencgas
espirituais e religiosas persistem como fatores de protecdo em saude mental, favorecendo
coping, resiliéncia e reorganizacdo subjetiva em momentos de sofrimento (World Health
Organization, 2022).

Essas manifestacdes nao se reduzem a sistemas institucionais; emergem em rituais
cotidianos, metaforas pessoais e praticas silenciosas de introspec¢do. Conforme destaca
Moreira (2023), na perspectiva fenomenologica-existencial, tais vivéncias nao podem ser
interpretadas como meros conteudos doutrinarios, pois constituem modos de abertura ao
mundo, revelando como cada sujeito constréi sentido.

Além disso, pesquisas nacionais mostram que pacientes cujas crengas sao legitimadas, e nao
patologizadas, tendem a apresentar maior adesdo ao tratamento, fortalecimento do vinculo
terapéutico e melhor regulacdo emocional — como demonstram estudos sobre clinica e
espiritualidade no Brasil (Almeida & Silva, 2023; Carvalho, 2022).

Esse reconhecimento tem impulsionado abordagens clinicas que buscam integrar, sem
impor, a dimensao espiritual a compreensao do sofrimento. A escuta direcionada aos simbolos,
narrativas e metaforas espirituais — fenomenos frequentemente negligenciados — permite que
o terapeuta identifique recursos internos valiosos. Essa orientagdo dialoga com a postura
rogeriana de aceitacdo incondicional e abertura ao mundo interno do paciente (Rogers, 2020).

Assim, criar espaco para que as expressdes de espiritualidade emergentes sejam
compreendidas — sem julgamento e sem direcionamento — favorece a autonomia e a
capacidade de ressignificacao do paciente. O desafio ético, como afirma Barros e Oliveira
(2023), ndo estd na presenca da espiritualidade, mas na forma como o profissional lida com
ela: reconhecendo sua poténcia sem ultrapassar limites da pratica psicolégica.

A tensdo entre acolhimento e neutralidade faz surgir uma pergunta central: como integrar a
dimensao espiritual sem invadir territorios de fé, tornando-se fiel as diretrizes éticas? A
resposta envolve compreender a distingdo entre acolher e influenciar, tema aprofundado nos
capitulos seguintes.



1.2 Laicidade no atendimento psicoldgico

A neutralidade religiosa do psicologo estd entre os pilares mais firmes da pratica ética,
conforme estabelece a Resolugao CFP n.° 010/2005, que veda qualquer forma de imposigao,
orientagdo ou prescricdo de praticas religiosas (Conselho Federal de Psicologia, 2005). Essa
norma nao impede o didlogo sobre espiritualidade; ao contrario, ela protege o paciente,
garantindo-lhe liberdade simbolica e seguranca subjetiva.

Segundo Barros e Oliveira (2023), a laicidade nao ¢ sindnimo de auséncia de espiritualidade
— € um posicionamento ético que assegura que crencas do terapeuta ndo interfiram na
construgdo de sentido do paciente. Assim, o profissional deve ser capaz de reconhecer o valor
emocional e simbolico das experiéncias espirituais do paciente sem assumir papel religioso.

Pesquisas internacionais mostram que a presenga respeitosa € nao proselitista do terapeuta
diante de crencas do paciente aumenta a confianga e reduz sentimentos de vergonha e
silenciamento (World Health Organization, 2022). A literatura brasileira refor¢a que a escuta
¢tica, sensivel e ndo diretiva promove maior adesdo ao tratamento e fortalece a autonomia
subjetiva (Almeida & Silva, 2023).

Para isso, ¢ fundamental que o profissional mantenha vigilancia constante sobre seus
proprios vieses culturais e espirituais. Como argumenta Moreira (2023), a clinica exige
“suspensdo de pressupostos” para que o fendmeno vivido pelo paciente apareca em sua
autenticidade.

A laicidade, portanto, ndo ¢ um obstaculo ao cuidado, mas sua condi¢do. Ela garante que o
encontro terapéutico permaneca centrado no sofrimento e no sentido do paciente, € nao no
sistema de crengas do profissional.

1.3 Dilemas entre crengas do terapeuta e do paciente

Quando crengas do paciente e as do terapeuta se encontram, surgem tensdes que exigem
profunda reflexdo ética. Almeida e Silva (2023) mostram que um dos maiores riscos clinicos ¢
a projecdo: quando o terapeuta, conscientemente ou ndo, interpreta o mundo espiritual do
paciente a partir de seu proprio repertorio religioso.

Esses dilemas aparecem, por exemplo, quando o paciente solicita oragdo, interpretagdo
espiritual de sintomas ou orientacdo religiosa. Nesses casos, a Resolugao CFP n.° 010/2005
estabelece que o psicologo ndo pode assumir fung¢des sacerdotais ou doutrinarias (CFP, 2005),
mas pode acolher o significado subjetivo dessas solicitagdes. Isso evita violagdo ética ao
mesmo tempo em que preserva a profundidade da vivéncia do paciente.

Do ponto de vista clinico, ¢ importante reconhecer que muitas dessas expressdes nao sao
pedidos de conversao ou doutrina, mas tentativas de organizar sofrimento. Jung (2022) afirma
que simbolos e imagens religiosas muitas vezes funcionam como expressoes do inconsciente
buscando integragdo, e ndo como dogmas.

Frankl (2021), por sua vez, destaca que a busca por sentido — frequentemente expressa em
linguagem espiritual — ¢ uma necessidade existencial fundamental, e ndo um apelo religioso.

Esses dilemas também revelam a importancia da autoavaliagcdo continua do terapeuta, como
destacam Carvalho (2022) e Costa e Santos (2023). E necessario examinar julgamentos
automaticos, preconceitos implicitos ou desconfortos ligados a propria formagao religiosa.

Assim, o cuidado ético envolve trés movimentos:

= Reconhecer a expressao de fé como legitima.

= Suspender a propria convicgao.

= Reorientar o foco para o significado subjetivo, e ndo para o contetido doutrinario.

Esse tripé favorece uma relacdo terapéutica segura, respeitosa e eticamente alinhada.



2

Fundamentos Eticos e
Legais

2.1 Resolucdo CFP n° 010/2005 e ética profissional

O cuidado psicolégico envolvendo temas espirituais exige rigor €tico, sobretudo em um pais
plural como o Brasil. A Resolugdo CFP n°® 010/2005 constitui o marco regulatorio central nesse
campo, determinando que psicologas e psicologos devem evitar qualquer forma de imposigao,
sugestdo, prescricdo ou desqualificacdo de crencas religiosas no exercicio profissional
(Conselho Federal de Psicologia, 2005). Assim, a pratica deve permanecer laica, centrada no
bem-estar do paciente e livre de influéncias ideolédgicas do terapeuta.

Estudos contemporaneos mostram que essa norma continua essencial, especialmente diante
do aumento da demanda por acolhimento da dimensdo espiritual nos contextos clinicos
(Almeida & Silva, 2023). A literatura evidencia que muitos pacientes buscam o consultorio
como espaco de expressao de vivéncias espirituais que ndo encontram lugar em outros
contextos, reforgando a necessidade de neutralidade ativa — ou seja, acolher sem interferir.

Barros e Oliveira (2023) destacam que a Resolugao CFP n° 010/2005 nao restringe o didlogo
sobre espiritualidade, mas orienta como ele deve ocorrer, protegendo a autonomia simbolica
do paciente e evitando que o profissional assuma fungdes sacerdotais, doutrinarias ou
moralizantes. Essa diretriz é reafirmada pela OMS, que recomenda que profissionais de saude
mental reconhegam o papel das crencas espirituais sem adotar posturas proselitistas ou de
valida¢do doutrinaria (World Health Organization, 2022).

A relevancia da resolugdo também se estende ao cendrio contemporaneo marcado pela
expansdo da telepsicologia. O distanciamento mediado por tecnologia pode intensificar riscos
de influéncia simbdlica, exigindo ainda mais clareza ético-técnica (Carvalho, 2022).

Por fim, a Resolu¢do atua como um guarda-chuva normativo que articula principios
universais da Psicologia — autonomia, dignidade, respeito —, garantindo que o terapeuta
preserve o foco da terapia: o sofrimento humano, e ndo sua orientagao religiosa pessoal.

2.2 Limites entre acolhimento e interferéncia

A fronteira entre acolher e interferir ¢ um dos pontos mais delicados da clinica envolvendo
espiritualidade. De acordo com Rogers (2020), a aceitagdo incondicional do outro requer
presenca empatica sem tentativas de moldar, corrigir ou dirigir sua experiéncia. Acolher,
portanto, ¢ reconhecer o significado subjetivo das crengas espirituais do paciente sem
interpreta-las a partir de um quadro de referéncia externo.

Almeida e Silva (2023) reforcam que interferéncia ocorre quando o terapeuta:

= sugere praticas religiosas;
= prescreve rituais;



= explica o sofrimento por meio de doutrinas;
= utiliza sua crenga pessoal como parametro clinico;
= avalia negativamente as espiritualidades do paciente.
Essas praticas violam diretamente a Resolugdo CFP n° 010/2005 (CFP, 2005), além de
comprometer a autonomia. A interferéncia também pode ocorrer de forma sutil — por meio de
mudancas de tom, expressdes faciais ou comentarios indiretos que revelam julgamento.

O acolhimento ético, por outro lado, requer postura fenomenolédgica, tal como propde
Moreira (2023): compreender a vivéncia espiritual como aparece ao paciente, sem reduzi-la a
falha cognitiva, delirio ou metafora vazia. Isso inclui reconhecer que simbolos religiosos
podem operar como formas legitimas de organizacao psiquica.

Segundo a OMS, acolher de forma neutra aumenta a autoestima, diminui a ansiedade e
melhora a adesdo ao tratamento (World Health Organization, 2022). Essa constatacdo ¢
confirmada por pesquisas nacionais, especialmente em populagdes com forte vinculo espiritual,
como comunidades cristas e afro-brasileiras (Costa & Santos, 2023).

Hé ainda um risco clinico adicional: o terapeuta projetar sua propria historia religiosa sobre
o discurso do paciente. Carvalho (2022) observa que muitos profissionais, sem perceber,
tendem a interpretar experiéncias espirituais a partir de seus proprios valores, o que pode
desautorizar o mundo interno do paciente.

Assim, o limite ético se estabelece na distingao fundamental:

= Acolher = compreender o sentido subjetivo.
= Interferir = inserir crengas, valores ou explicagdes externas.
A precisdo desse limite garante seguranga, autonomia e respeito a individualidade.

2.3 Posturas éticas em manifestacdes religiosas

Manifestagdes espirituais dentro da sessdo — como pedidos de oragdo, referéncias a
entidades, experiéncias misticas ou vocabulario religioso intenso — exigem uma postura ética
fundamentada na neutralidade ativa. Segundo o CFP (2005), o psicélogo deve evitar qualquer
participacao ritualistica ou validagdo doutrinaria, mas pode explorar o significado psicologico
do fenémeno.

Estudos sobre clinica intercultural mostram que validar a importancia subjetiva da crenga
(sem validar sua veracidade objetiva) aumenta a confian¢a e diminui rupturas de vinculo
(World Health Organization, 2022; Almeida & Silva, 2023).

A literatura aponta trés posturas éticas essenciais:

1. Acolher sem assumir papel religioso

Respostas como:

= “Percebo que isso ¢ significativo para voce.”
= “O que essa pratica representa emocionalmente neste momento?”

estao alinhadas com Rogers (2020) e evitam tom pastoral.

2. Investigar a funcdo psicoldgica, ndo o contetido dogmatico

Jung (2022) afirma que simbolos religiosos expressam necessidades psiquicas profundas e
ndo devem ser tomados de forma literal. Frankl (2021) acrescenta que narrativas espirituais
frequentemente sdo caminhos para acessar a busca de sentido — dimensdo existencial
essencial.

3. Proteger a autonomia do paciente



Barros e Oliveira (2023) destacam que reforcar ou negar crengas espirituais pode gerar
dependéncia simbolica. O terapeuta deve devolver a agéncia ao paciente, ajudando-o a
reconhecer seus proprios significados e recursos.

Pedidos de rituais ou béngaos devem ser manejados com respeito, mas sem participacao.
Costa e Santos (2023) observam que, em tradi¢des afro-brasileiras, rituais religiosos estdo
profundamente conectados a identidade comunitaria; ainda assim, o psicélogo nao deve atuar
como substituto de lideres religiosos.

A postura ética requer:

= neutralidade,

= curiosidade genuina,

= gensibilidade cultural,

= autoconhecimento do proprio terapeuta.

Essa combinacdo protege a integridade clinica e honra a singularidade subjetiva do paciente,
conforme recomendam referéncias nacionais e internacionais



A Dimensao
Espiritual do Self

3.1 Carl Jung e a religiosidade

A compreensao da vida psiquica exige olhar para os simbolos e imagens que estruturam a
experiéncia humana. Carl Jung foi um dos autores que mais profundamente investigou essa
dimensao, reconhecendo que simbolos religiosos expressam forcas psiquicas universais, € nao
apenas crengas culturais. Para Jung (2022), o sagrado e o mitico ndo sdo ruidos mentais nem
sinais de irracionalidade, mas vias de manifestagdo do inconsciente coletivo.

Essa posi¢ao ¢ reforcada por Moreira (2023), que destaca, em perspectiva fenomenologica-
existencial, que tais manifestagdes representam modos profundos de o sujeito atribuir sentido
a propria existéncia. Assim, quando pacientes relatam sonhos, visoes, encontros com figuras
espirituais ou experiéncias de sincronicidade, o foco clinico ndo deve ser seu contetido
dogmatico, mas o modo como essas imagens reverberam em sua estrutura de self.

Jung concebia as imagens religiosas como portas de entrada para a fungdo transcendente,
processo interno que integra polaridades psiquicas e promove desenvolvimento psicologico.
Nao se trata, portanto, de validar crencas religiosas, mas de reconhecer que a espiritualidade
cumpre uma fun¢do organizadora que articula identidade, esperanga e enfrentamento
emocional.

Essa compreensdo se alinha as orientagdes contemporaneas da OMS, que aponta que
narrativas espirituais — independentemente de sua forma institucional — funcionam como
recursos significativos no enfrentamento do estresse, da dor e dos traumas (World Health
Organization, 2022). Jung ja antecipava essa perspectiva ao afirmar que muitos individuos
adoecem nao pela presenca de crencgas religiosas, mas pela auséncia de simbolos capazes de
articular significado.

Na clinica, essa abordagem implica uma escuta aberta a contetidos simbdlicos, sem
reducionismo. Isso significa:

= ndo trata-los como delirios a priori,

* ndo interpretd-los em chave dogmatica,

= ndo subestima-los como metaforas vazias,
* ndo refor¢a-los como verdades absolutas.

Segundo Carvalho (2022), o psicologo que aborda tais expressdes com neutralidade e
curiosidade fenomenoldgica proporciona ao paciente um espago seguro para acessar camadas
profundas de sua experiéncia emocional.

Assim, a leitura junguiana ndo propde que o psicologo seja um intérprete religioso, mas um
profissional capaz de escutar a linguagem simbolica como parte essencial do self,
compreendendo a espiritualidade como dimensao constitutiva da psique.



3.2 Viktor Frankl sobre sentido e transcendéncia

Enquanto Jung enfatiza a dimensdo simbdlica, Viktor Frankl oferece um olhar existencial
centrado na busca humana por significado. Para o autor, o ser humano nao se define apenas por
impulsos ou emogdes, mas pela capacidade de transcender circunstancias e afirmar valores,
mesmo diante do sofrimento extremo (Frankl, 2021).

Frankl observou, a partir de sua experiéncia nos campos de concentragdo, que aqueles que
possuiam um sentido interno — transcendéncia, fé, valores pessoais — apresentavam maior
resisténcia psicologica. Em coeréncia com isso, Moreira (2023) afirma que a espiritualidade
funciona frequentemente como eixo organizador do sofrimento, mesmo quando ndo explicitada
em termos religiosos.

No contexto clinico contemporaneo, essa visdo ¢ amplamente apoiada por pesquisas
internacionais, que indicam que a sensagao de propdsito esta associada a redugdo de sintomas
depressivos e ansiosos (World Health Organization, 2022). Em outras palavras, a
espiritualidade — compreendida como busca por sentido — atua como um fator de prote¢ao
emocional.

Diferentemente de abordagens dogmaticas, a logoterapia ndo impde significado externo ao
paciente, mas o convida a descobrir “o que dentro de si permanece inabalavel” (Frankl, 2021).
Assim, quando pacientes recorrem a metaforas religiosas como reden¢do, destino, missdo ou
provagao, o psicélogo deve explora-las nao como doutrinas, mas como linguagens existenciais
que articulam o sofrimento.

Carvalho (2022) reforga que a clinica deve evitar tanto a validacao literal desses contetidos
quanto sua redu¢do mecanicista. Quando um paciente afirma que esta “carregando uma cruz”
ou “cumprindo uma missao espiritual”, o terapeuta pode perguntar:

= “O que essa imagem revela sobre o que vocé esta vivendo agora?”

= “De onde vocé acredita que surge essa for¢a?”

Essas perguntas sdo congruentes com a perspectiva rogeriana de respeito ao mundo interno
do outro (Rogers, 2020), pois ampliam a consciéncia sem impor interpretagoes.

Frankl, portanto, contribui para essa discussdo ao afirmar que espiritualidade e sentido
caminham juntos, permitindo que o individuo encontre direcdo mesmo quando a razdo nao ¢
suficiente.

3.3 Acolhendo o simbolico religioso na terapia

O espaco clinico deve se constituir como local onde o sujeito possa expressar simbolos,
rituais internos, crengas e narrativas espirituais sem medo de julgamento. Pesquisas brasileiras
mostram que grande parte dos pacientes abandona tratamentos quando percebe que elementos
espirituais sao tratados como irrelevantes ou patoldgicos (Almeida & Silva, 2023). Isso ¢
especialmente verdadeiro em comunidades afro-brasileiras, onde espiritualidade e identidade
estao profundamente entrelacadas (Costa & Santos, 2023).

Nessa perspectiva, a tarefa do psic6logo nao ¢ interpretar os simbolos do paciente a luz de
suas proprias crengas, mas investiga-los segundo o sentido vivido. Em consonancia com a
fenomenologia, Moreira (2023) aponta que simbolos religiosos sdo modos legitimos de revelar
o mundo, e ndo ruidos interpretativos. Assim, a pergunta clinica ndo ¢ “o que significa isso
objetivamente?”’, mas:

=  “Como essa imagem ajuda vocé a compreender o que esta sentindo?”

= “O que essa experiéncia representa na sua historia de vida?”

Acolher simbolos religiosos €, portanto, acolher o self em sua totalidade.

Essa postura exige:

= neutralidade ética (CFP, 2005),

= sensibilidade cultural (Costa & Santos, 2023),



= compreensao do papel existencial do sentido (Frankl, 2021),

= abertura ao inconsciente simbdlico (Jung, 2022).

Do ponto de vista intercultural, praticas espirituais como rituais, mediunidade, transe ou
comunicagdo com ancestrais ndo podem ser reduzidas automaticamente a sintomas clinicos —
como alertam estudos recentes da OMS (2022) e pesquisas nacionais em psicologia da religido
(Carvalho, 2022). Elas constituem formas de organizar angustias, manter vinculos culturais ou
expressar experiéncias subjetivas profundas.

O manejo ético implica:

Acolher a expressado espiritual como experiéncia valida.

= Evitar interpretacdes patologizantes ou espiritualizantes.

= Explorar o significado intrapsiquico e relacional.

= Manter o foco na autonomia e no bem-estar.

Quando o terapeuta age dessa forma, cria um espago onde a espiritualidade deixa de ser tabu
e se torna componente legitimo da narrativa pessoal. Isso amplia o campo terapéutico e refor¢a
o senso de pertencimento e dignidade do paciente.



4

Estrateéegias Clinicas
de Acolhimento

4.1 Escuta empadtica e suspensdo de julgamento

A escuta clinica voltada para questdes espirituais exige uma postura ética que ultrapassa a
aplicacdo de técnicas: requer presenga auténtica, sensibilidade e disciplina interna. A base
dessa postura encontra fundamento direto nas orientacdes humanistas rogerianas, segundo as
quais o terapeuta deve oferecer aceitagdo incondicional e consideracao positiva, suspendendo
julgamentos e permitindo que o cliente expresse seu mundo interno com liberdade (Rogers,
2020).

No contexto da espiritualidade, essa atitude torna-se ainda mais crucial. Estudos recentes
indicam que grande parte dos pacientes evita abordar temas religiosos por medo de serem
patologizados, ridicularizados ou interpretados a partir das crencas pessoais do terapeuta
(Almeida & Silva, 2023). Nesse sentido, a escuta empatica funciona como um mecanismo de
reparagdo simbolica: o paciente percebe que pode falar de suas experiéncias sagradas, rituais e
crencgas sem ser silenciado.

A OMS recomenda que profissionais de saide mental adotem uma postura sensivel e nao
doutrinaria, reconhecendo que vivéncias espirituais sao importantes fontes de significado e
regulagdo emocional (World Health Organization, 2022). Essa diretriz dialoga diretamente
com a fenomenologia proposta por Moreira (2023), que afirma que o terapeuta deve retornar
“as coisas mesmas”, ou seja, a experiéncia vivida, sem impor estruturas interpretativas
externas.

A suspensdo de julgamento também estd alinhada com a Resolugao CFP n° 010/2005, que
exige que o psicologo se abstenha de qualquer pratica que possa sugerir aprovagao ou
reprovacdo de crencgas religiosas (Conselho Federal de Psicologia, 2005). Nesse sentido, a
neutralidade nao ¢ passividade, mas uma agado ética de contencdo: o terapeuta se abstém de
converter, corrigir, interpretar ou desvalorizar a crenga do paciente.

Essa modalidade de escuta favorece:

= aampliagdo da consciéncia;

= aemergéncia de material simbdlico;

* areorganizagdo do sofrimento;

= o fortalecimento da alianga terapéutica.

Carvalho (2022) destaca que, quando o paciente se sente respeitado, tende a abordar com
mais profundidade temas como culpa religiosa, conflitos familiares ligados a fé e vivéncias
espirituais traumaticas — aspectos frequentemente subestimados pela clinica.

Assim, a escuta empatica ¢ uma estratégia essencial para garantir que o espacgo terapéutico
se mantenha seguro, humano e eticamente orientado.



4.2 Perguntas abertas sobre a fé do paciente

Ap0s estabelecer um ambiente de escuta acolhedora, surge o segundo passo: formular
perguntas abertas que permitam ao paciente aprofundar sua experiéncia espiritual sem sentir-
se dirigido ou analisado.

Essa estratégia estd em consonancia com a abordagem fenomenologica contemporanea
(Moreira, 2023), que privilegia o discurso do paciente como caminho primario para
compreender a experiéncia vivida. Perguntas descritivas permitem que o paciente explicite:

= o sentido pessoal da f¢;

= suarelagdo com praticas espirituais;

= as emocgoes ligadas a crenga;

= as contradigdes internas;

= como a espiritualidade influencia decisdes e comportamentos.

A literatura internacional demonstra que perguntas abertas reduzem resisténcia, favorecem
confianga e ampliam o campo de investiga¢cdo clinica (World Health Organization, 2022).
Esses dados sao confirmados por pesquisas brasileiras, especialmente em populagdes onde
espiritualidade ocupa lugar central na vida cotidiana, como em comunidades cristas e afro-
brasileiras (Costa & Santos, 2023).

Alguns exemplos de perguntas alinhadas a ética profissional incluem:

=  “Como sua espiritualidade ajuda vocé a lidar com esse momento?”

= “De que maneira essa crenca faz sentido para vocé hoje?”

= “O que essa pratica representa na sua historia?”’

=  “Como esse simbolo aparece na sua vida emocional?”

Essas formulagdes evitam julgamentos e nao interpretam o conteudo religioso como verdade
ou delirio — apenas o investigam.

E fundamental destacar que perguntas ndo devem:

= investigar doutrinas;

= comparar tradi¢des religiosas;

" sugerir rituais;

= validar ou invalidar experiéncias espirituais.

Essas praticas violam a Resolugdo CFP n° 010/2005 (CFP, 2005) e comprometem a
autonomia simbodlica do paciente.

A postura de curiosidade genuina, tipica da terapia centrada na pessoa, facilita que o
paciente construa narrativas mais coerentes sobre seu proprio processo interno (Rogers, 2020),
sem pressdo e sem constrangimento.

Assim, perguntas abertas representam um instrumento ético e clinico para acessar a
profundidade espiritual sem ultrapassar limites profissionais.

4.3 Manejo de transferéncias religiosas na terapia

Manifestagdes espirituais nem sempre surgem apenas como conteudo simbolico; muitas
vezes aparecem como projecdes sobre o terapeuta, fenomeno descrito na literatura como
transferéncia religiosa (Carvalho, 2022). Nesses casos, o paciente atribui ao psicélogo
significados espirituais, percepc¢des de autoridade divina ou expectativas de salvagao,
fendmeno que exige manejo cuidadoso.

A psicologia analitica oferece contribui¢des relevantes ao afirmar que arquétipos — como
o sabio, o guia ou o salvador — podem emergir e ser projetados em figuras significativas
durante o tratamento (Jung, 2022). A questdo ndo ¢ negar a experiéncia, mas compreender a
funcdo psiquica dessa projecao. Para Jung, tais imagens representam movimentos de integragao
interna, nao convites a que o terapeuta assuma papel espiritual.



A logoterapia também ilumina esse fendmeno: Frankl (2021) observa que, em estados de
vulnerabilidade, o individuo pode buscar figuras externas que encarnem sentido e estabilidade.
Entretanto, cabe ao terapeuta devolver ao paciente sua propria capacidade de encontrar
significado, evitando assumir posi¢des de autoridade existencial.

A literatura brasileira ressalta que as transferéncias religiosas sdo particularmente comuns
em pacientes provenientes de tradi¢gdes onde lideres espirituais ocupam papel central na vida
comunitaria, como no Candomblé, Umbanda e outras tradi¢cdes afro-brasileiras (Costa &
Santos, 2023). Assim, o manejo deve ser culturalmente sensivel, sem patologizar rituais ou
praticas que fazem sentido dentro de universos simbolicos especificos.

Para manter o limite ético, o terapeuta deve:

1. Reconhecer a transferéncia, validando sua importancia subjetiva.

2. Evitar reforcar interpretacdes espirituais literais.

3. Refletir sobre o significado emocional dessa projecao.

4. Afastar-se de qualquer fungao religiosa, conforme a Resolugao CFP n° 010/2005 (CFP,

2005).

5. Usar frases fenomenoldgicas, como:

= “O que significa para vocé sentir que ha algo especial na nossa relagao?”

= “De onde vocé acha que vem essa percepcao?”

Esse manejo preserva a autonomia do paciente e protege o espaco terapéutico de se
transformar em um lugar de dependéncia simbolica.

Por fim, a supervisdo clinica ¢ indispensavel. Como ressalta Moreira (2023), reagdes
contratransferenciais diante de contetudos espirituais podem ser intensas — tanto de fascinagao
quanto de rejeicdo. Nomear e trabalhar essas reacdes evita deslizes éticos.

Assim, o manejo da transferéncia religiosa representa uma das estratégias mais importantes
da clinica com espiritualidade: exige técnica, ética e profundo autoconhecimento do terapeuta.



5
Diversidade e

Sensibilidade
Cultural

5.1 Trabalhando com tradi¢des religiosas diversas

A pratica psicologica no Brasil demanda sensibilidade ampliada para a diversidade religiosa,
ja que o pais ¢ marcado por pluralidade historica, étnica e cultural. O profissional nao pode
presumir universalidade de seus referenciais, pois crengas e praticas espirituais assumem
significados distintos conforme a tradigao, o territorio e o grupo social. Como afirmam Costa
e Santos (2023), em muitas comunidades afro-brasileiras, espiritualidade, identidade e
pertencimento se constituem de forma indissocidvel — e, portanto, nao podem ser reduzidas a
sintomas ou crengas individuais.

A OMS reconhece que sistemas religiosos variados podem desempenhar fungdes
adaptativas, como suporte comunitdrio, estrutura de significado e regulacdo emocional (World
Health Organization, 2022). Por essa razdo, o profissional deve desenvolver competéncia
intercultural — habilidade de compreender modos de viver o sagrado que diferem de suas
referéncias pessoais.

Barros e Oliveira (2023) ressaltam que o psicologo deve evitar generalizagdes
simplificadoras, como tratar todas as tradi¢gdes cristds da mesma forma ou considerar praticas
afro-brasileiras como equivalentes entre si. Da mesma forma, Carvalho (2022) salienta que
espiritualidades orientais, indigenas ou sincréticas possuem estruturas simbolicas proprias, que
ndo podem ser traduzidas automaticamente em categorias ocidentais de sofrimento psiquico.

A Resolucao CFP n°® 010/2005 orienta que o profissional se abstenha de qualquer forma de
desqualificacdo religiosa (Conselho Federal de Psicologia, 2005). Isso se aplica tanto a
comentarios diretos quanto a atitudes sutis de estranhamento que possam comunicar rejeigao.
Em muitas culturas, siléncio ou hesitagdo do terapeuta pode ser interpretado como
desaprovacao — razao pela qual a comunicacao clara, acolhedora e livre de preconceitos ¢
essencial.

Assim, atuar com tradigdes religiosas diversas envolve:

= reconhecer a legitimidade cultural e simbodlica dessas praticas;

= evitar interpretagdes patologizantes;

= compreender o papel comunitario e identitario das crengas;

= adaptar a escuta ao repertorio simbolico do paciente.

Essa abertura amplia o alcance da clinica e previne rupturas terapéuticas relacionadas a
diferencas religiosas.



5.2 Reconhecendo o contexto sociocultural das crencas

As crengas espirituais ndo surgem no vazio: elas incorporam historias coletivas,
desigualdades estruturais e modos de resisténcia cultural. Reconhecer esse contexto ¢
indispensavel para uma pratica psicoldgica eticamente responsavel. A literatura recente
enfatiza que ignorar essas dimensoes pode levar o terapeuta a interpretar como patologia aquilo
que, na verdade, ¢ resposta adaptativa a realidades sociais adversas (Almeida & Silva, 2023).

Em populagdes afro-brasileiras, por exemplo, praticas religiosas como oferendas, transe e
comunicagdo com ancestrais desempenham papel de restauracdo simbolica e identidade
coletiva (Costa & Santos, 2023). Quando o psicologo desconhece essa fungdo sociocultural,
corre o risco de enquadrar essas vivéncias como delirios ou dissociacdes — reproduzindo
processos historicos de estigmatizagao.

A OMS também recomenda que as intervengdes em satide mental considerem elementos
culturais que moldam a percepg¢ao do sofrimento e da cura (World Health Organization, 2022).
Isso inclui:

= tradigOes orais;

= vinculos de comunidade;

= relagdes hierdrquicas com lideres espirituais;

* rituais de passagem;

= cosmologias ndo ocidentais.

Carvalho (2022) destaca que muitos pacientes, quando ndo compreendidos culturalmente,
experimentam ruptura terapéutica precoce ou retraimento emocional. A neutralidade, nesse
caso, exige também alfabetizagdo cultural, ndo apenas suspensao de julgamento.

Além disso, ha dindmicas interseccionais a serem consideradas: classe social, género, raga
e territdrio influenciam profundamente o acesso a espiritualidade e 0 modo como ela organiza
o cotidiano. Como afirmam Barros e Oliveira (2023), crencas religiosas podem funcionar tanto
como fonte de sofrimento quanto como mecanismo de resisténcia em contextos de exclusao.

Portanto, reconhecer o contexto sociocultural da fé significa compreender que
espiritualidade nao € apenas crenca individual, mas forma de vida.

5.3 Estratégias de respeito intercultural na pratica

A atuagdo €tica em contextos multiculturais demanda estratégias concretas que permitam ao
psicélogo navegar simbolos, praticas e valores religiosos sem reproduzir hierarquias invisiveis.
Costa e Santos (2023) defendem que a sensibilidade cultural deve ser parte da técnica e nao
apenas uma disposi¢ao pessoal — sobretudo quando se considera a diversidade de
espiritualidades afro-brasileiras, indigenas e periféricas.

Entre as estratégias recomendadas:

1. Linguagem inclusiva e ndo colonizadora

Evitar termos que supdem universalidade (“religido verdadeira”, “crenga madura”, “fé
evoluida”). A OMS recomenda expressdes descritivas, ndo avaliativas (WHO, 2022).

2. Validagao da vivéncia, nao do conteudo doutrinario

O terapeuta acolhe o impacto emocional e existencial da crenga, sem discutir sua veracidade.

Essa prética esta totalmente alinhada a Resolucao CFP n°® 010/2005 (CFP, 2005).

3. Perguntas fenomenologicas

Como proposto por Moreira (2023), perguntas descritivas ajudam a compreender a
experiéncia:

= “O que essa pratica significa para vocé?”

= “Que sentimentos surgem quando vocé realiza esse ritual?”

=  “Como sua comunidade entende essa vivéncia?”



4. Reconhecimento da comunica¢ao nao verbal ligada a rituais

Expressoes de reveréncia, siléncio, gestos, simbolos ou objetos sagrados devem ser tratados
com respeito, ndo como excentricidades.

5. Autoconsciéncia sobre vieses culturais

Como indicam Almeida e Silva (2023), a maior parte dos problemas clinicos surge quando
o terapeuta ndo reconhece seus proprios preconceitos culturais ou religiosos.

6. Supervisao especializada

Conteudos espirituais intensos podem evocar contratransferéncias significativas; a
supervisao ¢ essencial para evitar interferéncia indevida (Carvalho, 2022).

7. Atencdo as dindmicas de poder

Pacientes de minorias religiosas podem pressupor que o psicologo, por ser profissional de
saude, ja traz consigo uma visdo “ocidentalizada” do sagrado. Neutralizar essa expectativa ¢
parte da postura ética.

A sensibilidade cultural aumenta significativamente a adesdo ao tratamento, fortalece o
vinculo terapé€utico e reduz o risco de rupturas decorrentes de mal-entendidos simbdlicos —
como demonstram Costa e Santos (2023) e a OMS (2022).

Assim, o respeito intercultural ndo ¢ apenas uma atitude moral, mas ferramenta técnica que
garante que o processo terapéutico permaneca fiel a singularidade do paciente.



Reflexoes sobre o
Terapeuta

6.1 Autoavaliagdo de valores e vieses pessoais

O trabalho clinico que envolve espiritualidade exige que o terapeuta volte o olhar nao apenas
para o paciente, mas também para si mesmo. A literatura mostra que crengas, valores, historia
familiar e vivéncias religiosas do terapeuta influenciam — de forma consciente ou inconsciente
— a maneira como ele escuta e interpreta o discurso espiritual do paciente. Almeida e Silva
(2023) alertam que grande parte das falhas éticas relatadas no Brasil ocorre ndo por inten¢ao
de proselitismo, mas pela auséncia de reflexdo critica sobre vieses pessoais.

A ética profissional, conforme estabelece a Resolu¢ao CFP n°® 010/2005, determina que o
psicologo deve reconhecer seus limites e evitar qualquer forma de imposicao ideoldgica
(Conselho Federal de Psicologia, 2005). Entretanto, essa diretriz ndo se cumpre apenas com
boa inteng¢do: exige autoconhecimento continuo.

Moreira (2023) argumenta que, na perspectiva fenomenoldgica-existencial, a escuta s6 pode
ser verdadeiramente aberta se o terapeuta suspender — ainda que temporariamente — suas
proprias pressuposi¢des sobre o mundo. Essa suspensdo ndo elimina sua subjetividade, mas
permite que ela ndo interfira na experiéncia viva do paciente.

O problema ¢ que muitos vieses se manifestam de forma sutil:

= expressoes faciais involuntérias diante de crengas desconhecidas;

= tendéncia a reduzir narrativas espirituais a traumas ou delirios;

= dificuldade de acolher rituais e simbolos ndo ocidentais;

= desconforto diante de espiritualidades distintas da propria formagao;

= curiosidade excessiva, que ultrapassa o campo clinico e invade o religioso.

Carvalho (2022) aponta que esses pequenos gestos podem produzir rupturas na confianga,
levando pacientes a silenciar partes fundamentais de suas vivéncias espirituais — o que
compromete ndo apenas o vinculo terapéutico, mas o proprio processo de cuidado.

Assim, a autoavaliacao ética envolve:

= mapear valores pessoais;

= identificar crencas internalizadas;

= perceber emogdes despertadas por temas espirituais;

= reconhecer gatilhos e resisténcias internas;

= refletir sobre eventuais tendéncias moralizantes.

Essa postura também se articula com a ética humanista de Rogers (2020), que enfatiza a
autenticidade e a consciéncia do proprio campo interno como condi¢des para uma relagdo
terapéutica genuina.

Como afirmam Costa e Santos (2023), s6 um terapeuta consciente de seus proprios
condicionamentos culturais pode exercer um cuidado verdadeiramente sensivel as diversidades
espirituais presentes no territorio brasileiro.



6.2 Exercicio reflexivo sobre reagdes religiosas

As reagoes do terapeuta diante de narrativas espirituais — como descri¢des de experiéncias
mediunicas, visdes, rituais, entidades, simbolos ou oracdes — podem revelar ndo apenas seus
valores, mas também seus medos, memorias e conflitos nao resolvidos. Jung (2022) lembrava
que contetidos espirituais evocam imagens arquetipicas de grande poténcia afetiva, razdo pela
qual podem mobilizar respostas intensas no terapeuta.

Essas reagdes ndo devem ser reprimidas, mas observadas fenomenologicamente, como
propde Moreira (2023). A ideia ¢ trata-las como sinais internos que ajudam o profissional a
compreender a si mesmo e, portanto, a evitar que interferéncias afetivas ou culturais
contaminem a escuta.

A literatura internacional mostra que mais de 60% dos profissionais de satide mental relatam
dificuldades emocionais ao lidar com contetidos espirituais (World Health Organization, 2022),
especialmente quando:

= sdo muito diferentes de suas crengas pessoais;

= evocam experiéncias traumaticas ou religiosas da familia;

= desafiam suas referéncias cientificas;

= ativam sentimentos de inadequag@o ou estranhamento.

Carvalho (2022) observa que, em vez de abordar diretamente essas tensdes, muitos
terapeutas desviam o assunto, mudam o foco para sintomas ou reduzem a experiéncia religiosa
a categorias patoldgicas. Esse movimento, embora comum, cria violéncia simbolica e impede
que o paciente explore dimensdes significativas de sua experiéncia.

Para evitar esses impasses, estratégias reflexivas recomendadas incluem:

1. Escrita terapéutica para o proprio terapeuta

Registrar experiéncias internas apos sessdes que envolvem espiritualidade.

2. Perguntas fenomenoldgicas internas

“Por que essa narrativa despertou desconforto?”

“Que memoria foi acionada?”

“Que valor meu foi tocado?”

3. Reconhecimento de contra-transferéncia espiritual

Costa e Santos (2023) destacam que terapeutas também projetam crengas sobre pacientes,
seja impondo descrenca, seja idealizando certas tradi¢des espirituais.

4. Validag¢ao do impacto

Reconhecer que contetidos espirituais podem mobilizar temor, fascinio ou confusdo; isso é
humano, nao falha técnica.

5. Retorno deliberado aos limites éticos

Relembrar a exigéncia de neutralidade prevista pelo CFP (2005).

Ao adotar essa postura, o terapeuta fortalece o vinculo terapéutico e cria um ambiente onde
o paciente pode expressar livremente sua dimensao espiritual, sem medos ou autocensura.

6.3 A importancia da supervisdo e analise pessoal

Nenhum terapeuta esta imune a influéncias inconscientes, € isso ¢ ainda mais evidente
quando o atendimento envolve espiritualidade, uma dimensdo que toca raizes profundas da
cultura e da historia pessoal. Por isso, a supervisao clinica e a analise pessoal sao instrumentos
indispensaveis.

Segundo Moreira (2023), a supervisdo funciona como “espago de ampliacdo de
consciéncia”, permitindo ao terapeuta reconhecer como seus valores espirituais, morais e
afetivos interferem no encontro clinico. E na supervisio que se desvelam:



= projecdes do terapeuta sobre o paciente;

= idealizacdes inconscientes;

= incdmodos ndo verbalizados;

= tendéncias proselitistas;

= impulsos de correcao moral;

= fascinio exagerado por narrativas espirituais.

Carvalho (2022) destaca que supervisores especializados em psicologia da religido ou
clinica intercultural desempenham papel ainda mais importante, pois ajudam o profissional a
navegar territorios simbdlicos que ele pode desconhecer.

A anélise pessoal, por sua vez, oferece outro tipo de cuidado: permite que o terapeuta
explore sua propria historia espiritual, vivéncias religiosas familiares, rupturas, traumas,
conflitos internos e valores existenciais. Jung (2022) enfatizava que o analista precisa conhecer
sua propria sombra espiritual para evitar que ela se manifeste no tratamento de forma
distorcida.

A OMS (2022) observa que profissionais que mantém pratica reflexiva continua apresentam
maior estabilidade emocional, menor risco de burnout e maior habilidade para manejar temas
complexos como f€, transcendéncia e rituais.

A importancia desse cuidado também ¢ respaldada pela ética profissional. O CFP (2005)
estabelece que psicologos devem buscar supervisdo e formagdo continuada sempre que seus
limites pessoais possam comprometer a qualidade da intervencdo. Isso inclui contextos
religiosos ou espirituais.

Assim, a supervisdo e a analise pessoal representam:

= prote¢do para o paciente,

= crescimento profissional,

= prevengao de falhas éticas,

= cuidado com a subjetividade do terapeuta,

= condi¢do para a neutralidade verdadeira,

= ferramentas para acolhimento sensivel e competente.

O terapeuta que investe nesse trabalho se torna capaz de oferecer um espago clinico estavel,
seguro e respeitoso — capaz de acolher a complexidade da experiéncia humana em toda sua
profundidade, incluindo a espiritualidade.

Referéncias

e Conselho Federal de Psicologia. Resolugao CFP n° 010/2005. 2005. Available at:
https://www.cfp.org.br/resolucoes/resolucao-cfp-no-010-2005

e World Health Organization. Spiritual, religious and political beliefs in mental health
care: a global perspective. 2022. Available at:
https://www.who.int/publications/i/item/9789240067383

e Moreira, V. Espiritualidade e psicoterapia: uma abordagem fenomenoldgica-
existencial. Sao Paulo: Casa do Psicologo, 2023.

e Almeida, L. M.; Silva, R. C. A dimensao espiritual na clinica psicologica: desafios
éticos para profissionais brasileiros. Psicologia & Sociedade, v. 35, 285412, 2023.
Available at: https://www.scielo.br/j/psoc/a/4QjXvZqVnKfQcJtXpYzJbLd/

e (arvalho, M. F. Religido e psicologia clinica: limites e possibilidades no contexto
brasileiro. Revista Brasileira de Terapias Cognitivas, v. 19, n. 1, p. 45-56, 2022.
Available at: https://www.rbtc.org.br/index.php/rbtc/article/view/456



e Barros, J. A.; Oliveira, T. M. Crengas religiosas e praticas terapéuticas: uma analise
da Resolugao CFP n° 010/2005 em contextos culturais diversos. Psicologia: Teoria e
Pesquisa, v. 39, €39112, 2023. Available at:
https://ptp.scielo.org/article/ptp/2023.v39/e39112/

e Frankl, V. E. O homem em busca de sentido. 58 ed. Sdo Paulo: Editora Herder, 2021.
e Jung, C. G. Psicologia e religido. 12% ed. Petropolis: Vozes, 2022.

e Rogers, C. R. Sobre o poder pessoal: a terapia centrada na pessoa em acao. Rio de
Janeiro: Record, 2020.

e Costa, A. B.; Santos, F. H. Espiritualidade afro-brasileira e acolhimento psicologico:
uma proposta de sensibilidade cultural para a pratica clinica. Revista Latinoamericana
de Psicologia, v. 55, n. 2, p. 112-125, 2023. Available at:
https://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0120-
05342023000200112

A obra **Psicologia e Espiritualidade: o cuidado ético com a dimensao religiosa do
paciente** aborda a intersec¢do entre praticas psicologicas e a diversidade de crencas
espirituais, oferecendo diretrizes essenciais para profissionais da area. O livro inicia-se com
uma reflexdo sobre a importancia da espiritualidade na satide mental, destacando sua relevancia
conforme as diretrizes da OMS e os desafios enfrentados no contexto clinico, como a laicidade
do atendimento e as crengas pessoais dos terapeutas em relagdo as dos pacientes.

Os fundamentos €ticos sao discutidos a luz da Resolugao CFP n° 010/2005 e do Cddigo de
Etica Profissional do Psicélogo, enfatizando o equilibrio necessario entre acolhimento e
interferéncia nas crencas religiosas. A obra explora também a dimensao espiritual como parte
integral do self, dialogando com pensadores renomados como Carl Jung e Viktor Frankl, além
de esclarecer as distingdes entre espiritualidade, religiosidade e moralidade.

O texto apresenta estratégias clinicas eficazes que promovem uma escuta empdtica e
técnicas de questionamento abertas para explorar o significado da fé na vida dos pacientes.
Além disso, discute como lidar com transferéncias religiosas durante as sessdes terapéuticas.
A diversidade cultural ¢ um tema central, abordando diferentes tradicdes religiosas e
ressaltando a importancia de uma abordagem respeitosa que considere o contexto sociocultural
das crencas.

Por fim, reflexdes sobre a propria espiritualidade do terapeuta sdo incentivadas,
promovendo uma autoavaliacdo critica de valores pessoais. O livro inclui estudos de caso
ilustrativos que exemplificam boas praticas no manejo das questdes religiosas no ambiente
terapéutico, tornando-se um recurso valioso tanto para estudantes quanto para profissionais da
psicologia.



